
 
 

174 

 

 PENERAPAN QANUN TENTANG HUKUM JINAYAT MENGENAI KHALWAT 
 DI PEMERINTAHAN KOTA LHOKSEUMAWE ACEH 

 
Cut Ghazia Humaira Azhari 

Universitas Muslim Nusantara Al-Washliyah 
Cutariazahra99@gmail.com  

 
Abstrak 

 
Penulis mengambil judul tersebut sehubungan dengan penerapan Qanun Nomor 6 Tahun 2014 tentang 
Khalwat masih belum berjalan dengan baik di Kota Lhokseumawe dikarenakan Dinas Syariat Islam dan 
Wilayatul hisbah daerah masih menghadapi berbagai kendala dalam menegakkan syariat Islam khususnya 
terkait aspek kelembagaan, pelaksanaan hukum, proses hukum dan kesiapan hukum serta sumber daya 
manusia. Tujuan: Tujuan dari penelitian ini adalah untuk Untuk mengetahui dengan diberlakukan Qanun Aceh 
tentang Hukum Jinayat khususnya khalwat di Kota Lhokseumawe berjalannya syariat Islam dengan baik dan 
benar dan mendeskripsikan kendala dan hambatan yang dihadapi oleh Dinas Syariat Islam dalam penerapan 
hukum jinayat. Metode: Penelitian ini menggunakan metode penelitian eksploratif dengan analisis data 
empiris menggunakan pendekatan induktif. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan Observasi, 
Wawancara dan Dokumentasi. Hasil/Temuan: Temuan yang diperoleh penulis dalam penelitian ini adalah 
pelaksanaan Syariat Islam sudah berjalan namun belum optimalnya peran dari Dinas Syariat Islam dan 
Wilayatul hisbah dalam menegakkan Syariat Islam diperparah dengan tidak adanya kesadaran hukum dari 
masyarakat di Kota Lhokseumawe. Hal ini didukung data yang membuktikan masih tingginya tingkat 
pelanggaran yang terjadi di masyrakat. Kesimpulan: Penerapan Qanun Nomor 6 Tahun 2014 tentang Khalwat 
masih belum berjalan dengan baik di Kota Lhoksemawe dikarenakan Dinas Syariat Islam dan Wilayatul hisbah 
daerah masih menghadapi berbagai kendala dalam menegakkan syariat Islam khususnya terkait aspek 
kelembagaan, pelaksanaan hukum, proses hukum dan kesiapan hukum serta sumber daya manusia. Guna 
mengatasi hal tersebut, penulis menyarankan agar pemerintah Kota Lhokseumawe terutama instansi terkait 
untuk segera menambah jumlah PPNS sesuai yang dibutuhkan, menambah anggaran yang dibutuhkan serta 
memberikan pelatihan kepada personil Wilayatul hisbah terkait penerapan Qanun. 
 
 
Abstrak : Penegaakan, qanun, khalwat, wilaytul Hisbah 
 
 

Abstract 

 
Wilayatul Hisbah Services are still not running well. facing various obstacles in upholding Islamic law, 
especially related to institutional aspects, law enforcement, legal process and legal readiness as well as human 
resources. Purpose: The purpose of this study is to find out that with the enactment of the Aceh Qanun on 
Jinayat Law, especially khalwat in Lhokseumawe City, the implementation of Islamic law properly and 
correctly and describe the obstacles and obstacles faced by the Islamic Sharia Service in implementing jinayat 
law. Methods: This study uses exploratory research methods with empirical data analysis using an inductive 
approach. Data collection techniques are carried out by observation, interviews and documentation. 
Results/Findings: The findings obtained by the authors in this study are that the implementation of Islamic 
Sharia has been running but the role of the Islamic Sharia Office and Wilayatul hisbah in enforcing Islamic 
Sharia is exacerbated by the lack of legal awareness from the people in Lhokseumawe City. This is supported 
by data which proves that there is still a high level of violations that occur in society. Conclusion: The 
implementation of Qanun Number 6 of 2014 concerning Khalwat is still not going well in Lhoksemawe City 
because the Regional Islamic Sharia and Wilayatul Hisbah Offices are still facing various obstacles in enforcing 

mailto:Cutariazahra99@gmail.com


 
 

175 

 

Islamic law, especially related to institutional aspects, law enforcement, legal processes and legal readiness 
and resources man. In order to overcome this, the authors suggest that the Lhokseumawe City government, 
especially related agencies, immediately increase the number of PPNS as needed, increase the required budget 
and provide training to Wilayatul hisbah personnel regarding the implementation of the Qanun. 
 
Keyword : implemetationi, qanun, khalwat, sIslamic sharia  s 
 

PENDAHULUAN  

Aceh merupakan provinsi bagian paling Barat di Semenanjung Pulau Sumatera 
Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Selain mendapat kehormatan sebagai 
daerah "Keistimewaan" dan disebut dengan Nanggroe Aceh Darussalam, Aceh juga 
mendapat julukan daerah "Serambi Mekkah". Sejarah Aceh sampai hari ini menyimpan 
banyak kisah dan menjadi thema menarik untuk dipelajari oleh generasi penerus bangsa. 
Di antara kisah yang dimiliki masyarakat Aceh seperti adat istiadat, budaya, pendidikan 
dan agama. Adat dan agama tidak dapat dipisahkan karena Aceh sejak dahulu 
mendapatkan keistimewaan yang mencakup adat, budaya dan pendidikan.  
     Puncak kejayaan dari perjuangan masyarakat Aceh tidak terlepas dengan 
pemberlakuan Syariat Islam secara kaffah baik pada aspek kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa dan bemegara. Menegaskan bahwa "Syariat Islam adalah serangkaian hukum 
Allah Swt yang memuat aturan-aturan bagi kehidupan seorang muslim, sebab sistem 
hukum tersebut mencakup segala aspek kehidupan sehari-hari, meliputi: hukum perdata 
Islam, hukum dagang Islam dalam aspek transaksi bisnis dan perdagangan (fiqh mu 
'amalah), hukum pidana (fiqh jinayah) Islam, dalam hal memimpin kepala daerah, 
menerapkan hukumfiqh siyasah dalam Islam, hukum yang mencakup tata krama dalam 
keluarga (berumah tangga), peradilan dan sebagainya".  
      Menurut legitimasi hukum dalam penerapan Syariat Islam dibuat atau akan 
dibuat berdasarkan ajaran Islam yang bersumber dari AlQur'an, Hadits dan Ijma' para 
ulama.Dengan diberlakukannya Syariat Islam terbukti bahwa julukan Aceh sebagai 
"Serambi Mekkah" bukanlah sekedar nama yang disematkan akan tetapi lebih dari itu. 
Dalam perspektif psikologi, masyarakat Aceh telah membuktikan dirinya berbeda 
dengan masyarakat lainnya di Indonesia khususnya yang berkaitan dengan adat, 
pendidikan dan hukum. 
      Selama ini pemahaman masyarakat Aceh bahwa Syariat Islam dan adat di 
ibaratkan "lagee zat ngoen sifeut" (seperti zat dan sifat). Artinya antara adat dan 
ajaran/hukum Islam tidak dapat dipisahkan antara satu dengan lain. Masyarakat Aceh 
menjadikan ajaran/hukum Islam sebagai kiblatnya segala adat yang berkembang di Aceh, 
sedangkan adat memiliki posisi kedua setelah ajaran/hukum Islam. Pengibaratan 
tersebut tercermin dalam hadih maja (ungkapan bijak ureung Aceh) "adat bak 
poteumeureuhom, hukom bak Syiah Kuala, Qanun bak Putroe Phang, Reusam bak 
Laksamana, hukom ngon adat lagee zat ngoen sifeut". Adat berada di tangan Sultan 
(Raja), hukum berada di tangan ulama (ajaran Islam), Qanun berada ditangan Putri 
Phang (wakil/menteri raja), Reusam berada dilaksamana (pemimpin ditingkat 
desa/gampong), hukum dengan adat seperti zat dengan sifat artinya hukum dan adat itu 



 
 

176 

 

merupakan dua hal yang tidak bisa dipisahkan di dalam kehidupan rakyat Aceh. Sebelum 
Qanun Aceh disempurnakan, pemerintah Aceh telah menyusun beberapa Qanun yang 
mengatur pelaksanaan Syariat Islam, antara lain: Qanun Provinsi Aceh No. 10 Tahun 2002 
tentang peradilan Syariat Islam, Qanun. 
      Aceh merupakan salah satu daerah konflik,Setelah adanya perdamaian antara 
para pihak GAM dengan pemerintah Indonesia, DPR dan Presiden telah menyepakati 
dibentuknya undang-undang Pemerintah Aceh yang akan menggantikan Undang-
Undang RI Nomor 44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan Kesitimewaan Provinsi 
Daerah Istimewa Aceh, jo Undang-Undang RI Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi 
Khusus bagi Provinsi Daerah Istimewa Aceh tentang Nanggroe Aceh Darussalam, maka 
lahirlah Undang-Undang RI Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintah Aceh yang 
mengakomodir jalannya kepemerintahan. Dalam hal ini penulis ingin membahas Qanun 
Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayah, berdasarkan amanah Pasal 125 
Undang-Undang RI Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, hukum Jinayat 
merupakan bagian dari Syariat Islam yang dilaksanakan di Aceh. Hukum Pidana Islam 
sering disebut dalam fiqih dengan istilah jinayah atau jarimah. Jinayah dalam istilah 
hukum sering disebut dengan delik atau tindak pidana. Jinayah merupakan bentuk verbal 
noun (mashdar) dari kata jana. Secara entimologi jana berarti berbuat dosa atau salah, 
sedangkan jinayah diartikan perbuatan dosa atau perbuatan salah. 
     Qanun hukum Jinayah apabila dikaji dari aspek sosiologi hukum karena ada pasal 
yang ingin penulis kaji lewat struktur sosial sebagai basis sosial dari hukum itu sendiri. 
Contohnya Pasal 23 ayat (1) yang mengatur tentang khalwat  yang digunakan cambuk 
sebanyak 10 (sepuluh) kali atau denda paling banyak 100 gram emas murni atau penjara 
paling lama 10 (sepuluh) bulan. Bahkan dalam qanun tersebut norma Pasal 24 yang 
menangani perkara tersebut adalah peradilan adat diselesaikan menurut ketentuan 
dalam Qanun Aceh tentang pembinaan kehidupan adat dan adat istiadat dan/atau 
peraturan perundangperundangan lainnya mengenai adat istiadat. Namun sampai 
sekarang peradilan adat tersebut belum terlaksana jadi perkara khalwat banyak disalah 
gunakan atau dimanfaatkan oleh pihak masyarakat dan aparatur yang berwenang. 
Penerapan qanun aceh tersebut akan bisa dikatakan apakah yang dicita-cita masyarakat 
Aceh sehingga qanun yang telah dibuat akan bermanfaat bagi rakyat Aceh Karena ini 
merupakan salah satu cita cita masyarakat Aceh yang ingin menegakkan Syariat islam di 
Bumi Aceh.  
      Secara terminology kata jinayah mempunyai beberapa pengertian, seperti yang 
di ungkapkan oleh Al Qadir Audah bahwa jinayah adalah perbuatan yang dilarang oleh 
syara’ baik perbuatan itu mengenai jiwa, harta benda atau lainnya. 
   Menurut A. Jazuli, pada dasarnya pengertian dari istilah Jinayah mengacu kepada hasil 
perbuatan seseorang. Biasanya pengertian tersebut terbatas pada perbuatan yang 
dilarang. Di kalangan fuqoha’, perkataan Jinayah berarti perbuatan perbuatan yang 
dilarang oleh syara’. Meskipun demikian, pada umumnya fuqoha’ menggunakan istilah 
tersebut hanya untuk perbuatan perbuatan yang terlarang menurut syara’. Meskipun 
demikian, pada umumnya fuqoha’ menggunakan istilah tersebut hanya untuk perbuatan 



 
 

177 

 

perbuatan yang mengancam keselamatan jiwa, seperti pemukulan, pembunuhan dan 
sebagainya”.  
      Masyarakat Aceh dalam perjalanan panjang sejarahnya dikenal sebagai 
masyarakat yang sangat dekat bahkan fanatik terhadap ajaran Islam, sehingga Islam 
menjadi identitas budaya dan kesadaran jati diri. Masyarakat Aceh menyatukan ajaran 
agama ke dalam adat istiadat dan hukum adat sedemikian rupa sehingga menyatu dan 
terbaur, yang dalam pepatah adat dinyatakan dengan ungkapan Hukom ngoen adat lage 
dzat ngoen sifeut (Hubungan syariat dengan adat adalah ibarat hubungan suatu zat 
(benda) dengan sifatnya, yaitu melekat dan tidak dapat dipisahkan) 
      Penafsiran atau pemahaman atas Al-qur’an dan Hadis tersebut akan dihubungkan 
dengan keadaan dan kebutuhan lokal (adat) masyarakat Aceh pada khususnya atau 
dunia Melayu Indonesia pada umumnya, serta dengan tata aturan yang berlaku dalam 
kerangka NKRI. Khalwat merupakan perbuatan yang dilarang Islam. Dalil larangan 
khalwat tegasnya disebutkan dalam Hadis Nabi saw. Alquran menjelaskan persoalan 
khalwat dipahami dalam teks “la taqrabu al-zina jangan mendekati zina”. 

Sedangkan Hadis Nabi saw menyatakan secara jelas larangan khalwat. Salah satu 
redaksinya adalah “la yakhluanakum bi imratin” janganlah salah satu dari kamu 
berkhalwat dengan perempuan. ketegasan kalimat hadis itu secara makna berkualitas 
tinggi. Namun, untuk memahami kajian hadis, kualitas kebenaran periwayatan juga harus 
ditelusuri. Karena, kebenaran yang relatif sempurna pada hadis perlu didukung oleh sisi 
teks (matan) dan periwayat. Dengan dua sisi itu, kebenaran yang diperoleh dalam 
pemahaman hukumnya akan lebih dibenarkan.   Berdasarkan pemahaman itu kajian fiqh 
terhadap hadis khalwat dikaji lebih mendalam. Dengan sebuah ketentuan khalwat yang 
diberlaku dalam masyarakat, dengan  
      Penegasan larangan khalwat disebut secara tegas (sarih) oleh Hadis Nabi saw. 
Terdapat beberapa hadis yang menjelaskan persoalan itu. Dalam berbagai literatur, baik 
kitab sahih atau sunah, ditemukan teks yang dimaksud. Secara umum makna yang 
dikandung di dalam hadis-hadis tersebut menegaskan praktek khalwat dilarang. Seperti 
dalam riwayat Ahmad disebutkan bahwa Rasul saw. bersabda: Janganlah seorang laki-
laki berkhalwat dengan seorang wanita (tanpa didampingi mahram), karena pihak ketiga 
dari mereka adalah syaithan). Qanun adalah Peraturan Perundang-undangan sejenis 
Peraturan Daerah yang mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan kehidupan 
masyarakat di Provinsi Aceh. Qanun terdirs: Qanun Aceh. 
 
METODE  
 

Penelitian awal penulis terdiri dari pengumpulan data yang mendukung masalah 
yang diteliti. Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Banda Sakti Kota Lhokseumawe 
tentang Pengaruh Penerapan Qanun Tentang Hukum Jinayat Mengenai Khalwat di 
Pemerintahan Kota Lokseumawe Aceh. Data akan  diambil di Kantor Dinas Syariat Islam 
dan Pendidikan Dayah Kota Lhokseumawe yang beralamat lancang Garam, Kec. Banda 
Sakti, Kota Lhokseumawe. Jenis penelitian yang memanfaatkan dan menerapkan pada 



 
 

178 

 

penelitian ini ialah sebuah bentuk penelitian hukum normatif dan empiris. Jenis 
penelitian hukum normatif melalui bahan sekunder  dilakukan pengumpulan bahan 
hukum primer, sekunder dilakukan pengumpulan bahan hukum primer, sekunder, dan 
tertier, kemudian dilakukan dengan penegelompokkan, analisis terhadap bahan baku 
tersebut. Penelitia  hukum empiris merupakan studi lapangan dengan menggunakan 
menentukan lokasi, objek penelitian terdiri dari responden dan narasumber. Penentuan 
responden dengan cara pengambilan sample dalam populusi.   
   
HASIL DAN PEMBAHASAAN 

 
Qanun Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam Nomor 14 Tahun  2003 Tentang Khalwat 
(Mesum) 
Qanun ini dikeluarkan setelah Aceh mendapatkan otonomi khusus, diantara 
kekhususannya yakni dalam hal penegakan syariah di provinsi tersebut. disamping sisi 
historinya yang panjang, Khalwat merupakan sesuatu perbuatan mungkar yang dilarang 
dalam Islam serta meresahkan masyarakat Aceh karena dapat merusak interaksi sosial, 
merendahkan kehormatan dan menjauhkan masyarakat dari ajaran Islam. Dalam Qanun 
ini, dijelaskan bahwa para pelaku khalwat di dera dengan ‘Uqubat Ta’zir berupa cambuk 
ditambah atau diganti dengan sejumlah uang. Begitu juga dengan mereka yang 
memfasilitasi kegitan tersebut. mereka akan dihumi penjara, ditambah atau diganti 
dengan sejumlah uang. 

 
Ketetapan 
Para pelaku Khalwat akan didera dengan ‘Uqubat cambuk minimal 3 kali dan maksimal 9 
kali. ditambah atau diganti dengan denda paling rendah Rp. 2.500.000 dan paling tinggi 
Rp. 10.000.000. 
Sedang bagi mereka yang menfasilitasi kegiatan Khalwat, baik badan usaha, aparatur 
pemerintah, kelompok masyarakat ataupun perseorangan, akan didera dengan ‘Uqubat 
Ta’zir berupa penjara minimal 2 bulan dan maksimal 6 bulan. Ditambah atau diganti 
dengan dengan sedikitnya Rp. 5.000.000 dan maksimal 15.000.000. apabila pelaku yang 
sama mengulangi perbuatannya maka ditambah 1/3 (sepertiga) dari ‘Uqubat maksimal 
Dalam Islam, ayat tersebut menjadi dasar dilarangnya perbuatan zina, sementara 
khalwat merupakan washilah atau peluang untuk terjadinya zina, maka khalwat juga 
termasuk salah satu jarimah dan diancam dengan ‘Uqt Ta’zir. Sesuai qaidah syar’i yang 
berbuny  
 
Qanun Aceh Nomor 6 tahun 2014 tentang Hukum Jinayat 
Qanun ini dibuat oleh pemerintah aceh sebagai revisi dari qanun-qanun yang memuat 
permasalahan tentang jinayat. Permasalahan tentang khalwat diterangkan dalam bagian 
keempat dari pasal 25 sampai pasal 32. Sebagai revisi dari qanun terdahulu, qanun ini 
mengubah ketentuan denda dari uang menjadi emas dan menambahkan beberapa 
kasus baru yang terkait dengan masalah khalwat seperti berkhalwat dengan anak 



 
 

179 

 

berumur 10 tahun, berkhalwat dengan mahramnya dan bagaimana hukumnya bila 
menuduh seseorang melakukan khalwat. 
a. Ketetapan 
1) Setiap Orang yang dengan sengaja melakukan Jarimah Ikhtilath, diancam dengan 

‘Uqubat cambuk paling banyak 30 (tiga puluh) kali atau denda paling banyak 300 
(tiga ratus) gram emas murni atau penjara paling lama 30  (tiga puluh) bulan. 

2) Setiap Orang yang dengan sengaja menyelenggarakan, menyediakan fasilitas atau 
mempromosikan Jarimah Ikhtilath, diancam dengan’Uqubat Ta’zir cambuk paling 
banyak 45 (empat puluh lima) kali dan/atau denda paling banyak 450 (empat ratus 
lima puluh) gram emas murni dan/atau penjara paling lama 45(empat puluh lima) 
bulan. 

3) Setiap Orang yang dengan sengaja melakukan Jarimah Ikhtilath sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 25 dengan anak yang berumur di atas 10 (sepuluh) tahun, 
diancam dengan ‘Uqubat Ta’zir cambuk paling banyak 45 (empat puluh lima) kali 
atau denda paling banyak 450 (empat ratus lima puluh) gram emas murni atau 
penjara paling lama 45 (empat puluh lima) bulan. 

4) Setiap Orang yang dengan sengaja melakukan Jarimah Ikhtilath dengan orang yang 
berhubungan Mahram dengannya, selain diancam dengan ‘Uqubat sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 25 ayat (1) dapat ditambah dengan ‘Uqubat Ta’zir denda 
paling banyak 30 (tiga puluh) gram emas murni atau “uqubat Ta’zir penjara paling 
lama 3 (tiga) bulan. 

5) Setiap Orang yang dengan sengaja menuduh orang lain telah melakukan Ikhtilath 
dan tidak sanggup membuktikan tuduhannya diancam dengan ‘Uqubat Ta’zir 
cambuk paling banyak 30 (tiga puluh) kali atau denda paling banyak 300 (tiga ratus) 
gram emas murni atau penjara paling lama 30(tiga puluh) bulan 

6) Setiap Orang yang mengulangi perbuatan sebagaimana dimaksud pada ayat (1) 
diancam dengan ‘Uqubat Ta’zir cambuk 45 (empat puluh lima) kali dan/atau denda 
paling banyak 450 (empat ratuslima puluh) gram emas murni dan/atau penjara 
paling lama 45(empat puluh lima) bulan. 

 
b. Dasar hukum yang digunakan 
           Dasar hukum yang digunakan untuk permasalahan khalwat masih sama dengan 

qanun terdahulu. Yakni larangan perbuatan zina yang dengan tegas di firmankan 
tuhan dalam surat Al-Isra ayat 23. Ditambah dengan qaidah fiqih yang melarang 
sebuah dosa mencakup prosesnya. Khalwat adalah jalan menuju zina. 

 
B. Pemerintahan 
           Menurut fiqih Islam, khalwat tanpa zina (hubungan seksual) tidak dikenakan Had 

(hukuman tertentu yang ditetapkan nash). Sementara khalwat bila telah masuk ke 
dalam kategori zina maka sebenarnya hukuman tidak disamakan dengan hukuman 
khalwat 3-9 kali dera, karena fiqih menetapkan hadd bagi pelakunya. Namun 



 
 

180 

 

karena ketentuan dera (cambuk) 100 kali bagi zina ghairu muhsan, dan rajam bagi 
penzina yang telah kawin. 

           Asal hukum segala yang berkaitan dengan sex adalah haram, berkaitan dengan hal 
ini kaidah fiqihnya adalah:  Pada dasarnya hukum dalam masalah sex adalah haram 

           Dapat dipahami dengan jelas, bahwa segala yang berkaitan dengan perbuatan sex 
hukum asalnya yaitu haram, sampai ada sebab-sebab yang menghalalkan yaitu 
seperti melalui jalan pernikahan atau dengan milkulyamin ( yaitu budak miliknya). 
kaidah di atas dapat juga diartikan bahwa pada dasarnya farji itu haram, yang 
maksudnya adalah bahwa hukum asal bersenang-senang dengan wanita itu adalah 
haram kecuali yang dihalalkan oleh syari’at Islam. 

           Hadist Nabi telah menunjukkan batas-batas pergaulan antara laki-laki dan 
perempuan yang bukan muhrimnya, seperti Artinya: Dari Ibnu Abbas r.a, 
sesungguhnya Rasulullah SAW, telah bersabda Nabi melarang seorang perempuan 
berkhalwat dengan laki-laki yang bukan muhrimnya tanpa ditemani oleh mahram 
si wanita (HR Bukhari). Al-quran dengan tegas melarang perbuatan zina seperti yang 
tertera dalam surat Al- Isra ayat 22 Artinya : Dan janganlah kamu mendekati zina; 
(zina) itu sungguh suatu perbuatan keji, dan suatu jalan yang buruk. Terkait dengan 
hukuman bagi mereka yang melakukannya, Alquran dengan tegas pula 
mensyariatkan untuk mendera para pelakunya dengan 100 kali cambukan. Seperti 
yang difirmankan Allah dalam surat An-Nur ayat 2: Artinya :Perempuan yang berzina 
dan laki-laki yang berzina, maka deralah tiap-tiap seorang dari keduanya seratus dali 
dera. Diperintahkan pula untuk memelihara kemaluan mereka dari perzinahan 
dan/atau perbuatan-perbuatan yang melanggar aturan syari’at Islam. Sebab 
menghindari pandangan dan memelihara kemaluan merupakan cermin kesucian 
dan bentuk ketaatan kepada Allah dalam mengikuti aturan-aturan Allah yang 
nantinya akan kembali kepada diri kita masing-masing. Hal tersebut merupakan 
salah satu jalan dari menjaga atau memelihara nasab/keturunan dan memelihara 
kehormatan yang aturannya termaktub dalam maqasid as-Syari’ah atau adh- 
dharuriyat al-khams yang bermakna lima hal inti. Maqasid as-Syari’ah itu berarti 
maksud atau tujuan disyari’atkan hukum Islam. Maqasid as-Syari’ah sering juga 
disebut ‘illat atau tujuan hukum yang pada prinsipnya adalah mengambil manfaat 
dan menolak kemudharatan. 

Kelima hal inti yang perlu dijaga tersebut adalah: 
a. Perlindungan terhadap agama (Hifz ad-Din) 
b. Perlindungan terhadap jiwa (Hifz an-Nafs) 
c. perlindungan terhadap akal (Hifz al- ‘Aql) 
d. perlindungan terhadap nasab dan kehormatan (Hifz an-Nasl wa al- ‘Irdh) 
e. perlindungan terhadap harta benda (Hifz al-Mal. 

Kelima hal inti di atas, maka kemudian banyak cabang-cabang di bawahnya yang 
perlu ikut di jaga atau dipelihara, seperti perlindungan terhadap nasab (keturunan) dan 
kehormatan maka cara melindunginya adalah dengan 
 



 
 

181 

 

menjauhkan diri dari perbuatan yang akan merusak nasab atau merusak nama baik atau 
kehormatan diri salah satunya yaitu seperti perbuatan zina, perbuatan lacur, serta 
perbuatan-perbuatan lain yang didasari oleh nafsu seksual sehingga dari perbuatan-
perbuatan tersebut menimbulkan rusaknya nasab seorang anak sebab dilahirkan diluar 
nikah. Selain rusaknya nasab, kehormatan diri pun menjadi rusak atau dipandang hina 
oleh orang lain sebab perbuatan tersebut, karena zina merupakan perbuatan yang keji 
dan jalan yang tidak baik, jalan yang baik adalah dengan melalui pernikahan. 
Untuk menghindar dari perbuatan zina, salah satunya ialah dengan 
menghindari perbuatan khalwat yaitu menyepi antara laki-laki dengan wanita ajnabi. 
Dengan tidak melakukan khalwat, maka berarti telah mengikuti aturan Allah yang 
terdapat dalam surat al-isra’ ayat 32 yakni “janganlah kamu mendekati zina” sebab khalwat 
merupakan salah satu perbuatan mendekati zina. 

Menjauhi perbuatan khalwat juga dipandang sebagai kebutuhan tingkat “ 
hajjiyat” atau pelengkap dalam menjaga atau memelihara nasab (keturunan) dan 
kehormatan. Karena menjauhi perbuatan khalwat ini menjadi jalan terhindarnya 
perbuatan zina, sehingga melengkapi tindakan dalam menjaga nasab dan keturunan. 
Adapun tingkatan “dharurriyat” atau primer dalam menjaga atau memelihara nasab 
(keturunan) dan kehormatan itu sendiri ialah dengan melaksanakan hukum hadd zina 
kepada pelaku zina. 

Pada garis besarnya, dalam hukum Islam ada 3 tingkatan kebutuhan dasar bagi 
kehidupan manusia yaitu: 
a. Dharuriyyat atau keniscayaan, dapat pula disebut dengan kebutuhan tingkat 

primer yaitu sesuatu yang harus ada untuk keberadaan manusia atau tidak. 
sempurna kehidupan manusia tanpa terpenuhinya kebutuhan tersebut. 

           Dharuriyyat juga harus diwujudkan dalam dua sisi, pada satu sisi kebutuhan tingkat 
dharuriyyat harus diwujudkan dan diperjuangkan, sedangkan disisi satunya adalah 
bahwa segala hal yang dapat menghalangi pemenuhan dan terwujudnya 
kebutuhan dharuriyyat harus disingkirkan atau di cegah adanya. 

b. Hajjiyat atau kebutuhan pelengkap, dapat pula di sebut kebutuhan tingkat 
sekunder yaitu sesuatu yang dibutuhkan bagi kehidupan manusia, tetapi tidak 
mencapai kebutuhan tingkat dharuri. Seandainya kebutuhan hajjiyat ini tidak 
terpenuhi tidak akan meniadakan atau merusak kehidupan itu sendiri, tetapi 
keberadaannya dibutuhkan untuk melengkapi kebutuhan dharuri tersebut, 
sehingga mudahlah dalam memenuhi kebutuhan dharuri tadi. Dan dipandang 
sebagai aspek pendukung dalam menegakkan kebutuhan dharuri. 

c. Tahsiniyat atau keindahan. Disebut juga sebagai kebutuhan tingkat tersier 
           yaitu sesuatu yang dibutuhkan untuk memperindah kehidupan. Tanpa 

terpenuhinya kebutuh an Tahsiniyat ini kehidupan tidak akan rusak dan juga tidak 
akan sulit, namun keberadaannya dimaksudkan untuk kemuliaan akhlak dan 
kebaikan tata tertib pergaulan. Seperti menjaga jarak dalam pergaulan antara laki-
laki dan perempuan, membatasi jam main atau kegiatan malam bagi wanita. 



 
 

182 

 

Sehingga termasuk dalam “Hifzh an-Nasl wa al-Irdh” yaitu perlindungan terhadap 
nasab dan kehormatan.  

Namun saat menyangkut dengan khalwat, tak ada dalil yang dengan jelas 
menerangkan permasalahan khalwat apalagi yang menyangkut dengan hukuman apa 
yang seharusnya dilakukan bagi para pelakunya. Jadi pemerintah aceh melalui qanunnya, 
mencoba menetapkan hukuman bagi para pelaku khalwat dengan menggunakan 
berbagai motode, salah satunya, yang akan penulis bahas yakni dari sisi ushul fiqh. 
Ada 3 kaidah ushul tentang An-Nahi (larangan) yakni : Artinya : asal dari pelarangan itu 
diharamkan. Kecuali terdapat indikasi lain yang memalingkan dari hukum tersebut. 
Dalam surat Al-Isra ayat 23 dengan jelas bahwa kita dilarang untuk mendekati zina, 
sedang tak ada dalil lain yang menyuruh kita untuk mendekati zina. Dan yang kedua : 
Artinya : suatu larangan menunjukkan fasad (rusak). Para Ulama ushul fiqh bersepakat 
bilamana larangan tersebut tertuju pada zat atau esensi dari perbuatan, bukan terhadap 
hal-hal yang terletak diluar esensi perbuatan tersebut. Dan yang ketiga, yakni : Artinya : 
suatu larangan terhadap sesuatu berarti perintah terhadap kebalikannya. Maksudnya, 
Surat Al-Isra ayat 23 melarang kita untuk mendekati zina, maka maksud lain dari ayat ini 
adalah kita diperintahkan untuk menjauhi zina. Dalam sebuah qaidah syar’i, menyatakan 
bahwa: Artinya: perintah untuk melakukan atau tidak melakukan suatu, mencakup 
prosesnya. 

Kita diperintahkan, melalui surat Al-isra Ayat 23 untuk menjauhi zina. Khalwat 
adalah washilah atau jalan menuju zina. Maka, berdasarkan qaidah tersebut larangan 
untuk melakukan khalwat sudah tercakup dalam perintah untuk tidak melakukan zina. 

Qaidah  yang  lain  yakni  عبات عباتلا     yang  bermakna  “pengikut  itu  adalah 
mengikuti”.  عباتلا   ialah  sesuatu  yang  tidak  bisa  berdiri  sendiri,  akan  tetapi 
keberadaannya mengikuti adanya sesuatu yang lain, sedangkan  عبات    maksudnya adalah 
bahwa sesuatu yang tidak bisa berdiri sendiri tersebut tidak memiliki hukum secara 
tersendiri akan tetapi hukumnya menjadi pokok atau sesuatu yang diikuti. Maksudnya 
adalah bahwa sesuatu yang keberadaanya mengikuti sesuatu yang lain, maka hukumnya 
pun tidak bisa berdiri sendiri akan tetapi harus mengikuti hukum pokok yang diikutinya. 

Jadi makna kaidah di atas ialah sesuatu yang mengikuti kepada yang lain, maka 
hukumnya adalah hukum yang diikuti, seperti bahwa zina ialah haram, maka segala 
perbuatan yang mendekati kepada zina seperti khalwat maka hukumnya mengikuti 
hukum zina yakni haram. Sadd adz-dzari’ah yakni menutup pintu-pintu kerusakan lebih 
utama daripada manfaat kebaikan, diperlukan untuk memformulasikan pengertian ta’zir 
yang disepakati dalam ruang lingkup fiqih, para fuqaha mengartikannya dengan 
hukuman yang tidak ditentukan oleh al-Qur’an dan Hadits yang berkaitan dengan 
kejahatan yang melanggar hak Allah dan hak hamba (pribadi) yang berfungsi untuk 
memberikan pelajaran kepada si terhukum dan mencegahnya untuk tidak mengulangi 
kejahatan serupa. 
1. Penalaran Bayani 
     Penalaran bayani adalah penalaran yang pada dasarnya bertumpu pada kaidah-kaidah 

kebahasaan (semantik). Dalam buku ushul flqh, uraian tentang kaedah penalaran 



 
 

183 

 

bayani dimasukkan ke dalam bab tentang al-Qur’an dan kelihatannya dianggap sebagai 
bagian dari padanya (al-Qur’an) bahkan mungkin yang paling penting dari 
pembahasan ushul fiqih. Namun apabila diperhatikan secara teliti, kaedah penalaran 
bayani jelas merupakan bagian dari ijtihad. Sebab para ulama telah menyusun 
defenisi, kategori dan klasifikasinya untuk penalaran fiqih. Namun lebih dari itu bahwa 
kaedah tersebut tidak muncul secara serta merta, tetapi ia tumbuh dan dikembangkan 
secara sengaja, generasi demi generasi terutama setelah Imam al-Syafi’i32 meletakkan 
kerangka dasarnya. 

     Metode penalaran bayani ini, pada hakikatnya membahas antara lain; makna kata 
(jelas tidaknya, luas sempitnya), arti-arti perintah (al-amr), arti kata secara etimologis, 
leksikal, konotatif, larangan (an-nahyi) dan seterusnya. Namun dalam kajian ini lebih 
dititik-beratkan pada kegunaan segi lafadz la taqrabu az-zina itu sendiri, sehingga akan 
menghasilkan pemahamam hukum (norma) syar’i yang jelas. Dengan demikian, 
bunyi teks surat al-Isra ayat 32 di atas dapat dipahami dengan menggunakan metode 
penalaran bayani (thuruq al-Istimbat al-Bayani) atau pemahaman menurut bahasa, 
seperti Lafadz Ia Taqrabu az-zina sebagai berikut: 

a. Segi penciptaan lafadz terhadap suatu makna 
        Lafadz La taqrabu az-zina merupakan lafadz an-nahy. Dikatakan lafadz an-nahyi, 

karena khitab Syari’ menuntut untuk ditinggalkan suatu perbuatan dengan tuntutan 
yang tegas. Apabila ditinjau dari segi penciptaan lafadz an-nahyi, maka ia termasuk 
dalam yang dikehendaki adalah haram. 

b. Segi penggunaan lafadz terhadap suatu makna 
        Lafadz La taqrabu az-zina digolongkan kepada hakikat syar’iyah, karena lafadz 

tersebut digunakan pada makna yang dibuat oleh syara’ itu sendiri. 
c. Segi Dilalah Lafadz terhadap makna 
         Lafadz La taqrabu az-zina termasuk dalam kategori dhahir karena lafadz atau kalam 

yang dipahami merupakan secara terang atau jelas oleh si pendengar tanpa harus 
melihat qarinah lagi. Dengan kata lain, dhahir adalah arti yang dipahami sesuai 
dengan apa yang tertera (pemahaman secara literal; untuk memahaminya 
seseorang tidak memerlukan penjelasan lain). Jadi, lafadz dhahir pada dasarnya 
harus diamalkan menurut apa adanya, selama tidak ada keterangan yang akan 
memalingkan untuk menafsirkan atau mentakwilkannya. 

d. Segi Makna yang Diciptakan Untuknya 
        Lafadz Ia taqrabu az-zina merupakan lafadz ‘am. Lafadz ‘am, karena mencakup semua 

orang, muslim atau bukan, dewasa atau anak- anak, kawin atau tidak dan seterusnya. 
Apabila ditinjau dan segi penciptaan lafadz ‘am maka ia termasuk dalam yang 
dikehendaki adalah ‘am. Artinya lafadz dan maksudnya adalah ‘am, sedang yang 
dimaksud dengan ‘am itu memang adalah keumumannya. Dalam pada itu, para 
Ulama Ushul sepakat bahwa setiap lafadz ‘am (dilalahnya) dibuat untuk mencakup 
keseluruhan satuan dan tetap saja dalam keumumannya selagi tidak ada darn yang 
mengkhususkan. 

e. Segi Cara Pengindikasian Makna 



 
 

184 

 

Lafadz La Taqrabu Az-zina adalah ‘ibarah nash36, dimana lafadz tersebut yang indikasi 
kalamnya menunjukkan kepada suatu maksud, yaitu at-tahrim (pelarangan). 
2. Penaralan Ta’lili 
Pola penalaran ta’lili adalah penalaran yang berusaha melihat apa yang melatar belakangi 

sesuatu ketentuan dalam al-Qur’an (surat al-Isra: 32) dan al-Hadits. Dengan kata lain, 
apa yang menjadi ‘illat dan sesuatu peraturan— menurut ulama, semua ketentuan ada 
‘illatnya, karena tidak layak Tuhan memberikan peraturan tanpa tujuan dan maksud 
baik. Oleh karena itu, ‘illat dan pelarangan zina dalam surat al-Isra ayat 32 adalah 
karena perbuatan itu dianggap sesuatu yang keji dan jalan yang buruk. 

     Dalam konteks menemukan ‘illat (khususnya pemahaman terhadap ayat itu) para 
ulama telah merumuskan cara-caranya serta menyusun kategori- kategorinya. 
Adapun ‘illat tersebut dapat dibedakan kepada tiga kategori, yaitu ‘illat tasyri’i, ‘illah 
qiyasi dan ‘illat istihsän. Yang membedakan ketiga pengelompokan ‘illat ini hanyalah 
kegunaannya dan intensitas persyaratannya. Persyaratan untuk ‘illat qiyasi lebih 
banyak dari pada persyaratan ‘illat tasyri’i dan Istihsani. Dengan demikian, dalil qiyas 
dan istihsan telah tercakup dalam penalaran ta’lili. 

3. Penalaran Istishlai 
     Yang dimaksud dengan penalaran istishlahi adalah penalaran yang menggunakan 

ayat-ayat atau hadist-hadist yang mengandung “konsep umum” sebagai dalilnya. 
Misalnya lafadz yang melarang mendekati zina La Takhrabu az-zina, tujuan sesuatu 
peraturan adalah kemaslahatan dan seterusnya. Kemaslahatan dimaksudkan adalah 
supaya setiap orang dapat menghindari dirinya dan perbuatan yang menjerumus 
kepada dosa yang lebih besar (zina). Penalaran istishlahi itu, maka pelarangan untuk 
mendekati zina sebagaimana disebutkan dalam surat al-Isra ayat 32 adalah sesuatu 
yang harus dihindari dan telah dilarang oleh Syara secara qath’i (jelas). Karena 
keterangannya itu menunjukkan kepada at-Tahrim (mesti ditinggalkan), namun bila 
mengingkarinya dan terjerumus kepada perbuatan zina, maka ia telah melakukan dosa 
besar serta harus dirajam sesuai ketentuan syariat. Berdasarkan hasil penalaran yang 
dikembangkan itu yang didasari pada al-Qur’an surat al-Isra ayat 32, maka perbuatan 
khalwat (jalan menuju perzinaan) adalah suatu perbuatan yang diharamkan oleh 
Islam. Maka setiap daerah tertentu mempunyai hak untuk membuat peraturan 
(hukuman) tertentu (dapat dikatakan berupa Qanun) untuk menjatuhkan hukuman 
terhadap tindak pidana ta’zir melalui mekanisme peraturan daerah yang berlaku di 
daerah tersebut. Keberadaan Qanun dalam perumusan konsep ancaman pidana 
ta’zir adalah sesuatu yang sangat berbeda sebagaimana yang dikembangkan dalam 
konsep fiqih. Qanun dengan sangat jelas mendefinisikan istilah perbuatan khalwat 
dan jenis hukumannya (seperti telah disebutkan dalam bab II) yang dijatuhkan kepada 
pelaku perbuatan itu. Secara realita, sebagaimana yang penulis temukan bahwa 
Qanun lebih konkrit aturan- aturannya (walaupun berbeda dengan fiqih), sehingga 
dapat dikatakan bahwa Qanun sebagai positifisasi hukum Islam. 

Lebih lanjut Qanun menjelaskan bahwa walaupun perbuatan maksiat itu diserahkan 
kepada hak penguasa, tetapi aturan pelaksanakan dan mekanisme hukumnya sudah jelas 



 
 

185 

 

bukan memberikan hak saja (dengan berbagai sanksinya) sebagaimana dimaksud dalam 
fiqih. Artinya pemberian hukumannya tidak mengambang ketika diimplimentasikan, 
sebab dalam kalangan Syafi’iyah ta’zir itu pada prinsipnya diserahkan kepada ijtihad Ulil 
Amri, baik tentang jenisnya maupun kadarnya disesuaikan dengan keadaan para 
pelakunya yang berbeda-beda dan juga disesuaikan dengan perbedaan jarimahnya. 

Syari’ah telah menyatakan bahwa suatu kejahatan dan mengancamnya dengan 
hukuman, baik perbuatan aktif atau pasif yang dapat merusak (mengganggu) 
terwujudnya ketertiban sosial, kehidupan individu, kehormatan dan lain sebagainya. 
Hukuman ditentukan bagi suatu kejahatan sehingga orang akan menahan diri dari 
melakukan hal itu, karena semata- mata melarang atau memerintahkan tidak menjamin 
akan ditaati. Artinya tanpa sanksi suatu perintah atau larangan tidak punya kensekuensi 
apa-apa. 

Dengan adanya hukuman, perintah atau larangan itu akan diperhitungkan dan 
memiliki arti tersendiri dalam kehidupan bermasyarakat. Hukuman-hukuman itu diberikan 
status legal untuk kepentingan publik. Oleh karena itu, syari’ah jelas bahwa menentukan 
hukuman, lebih banyak sebagai sarana untuk mencapai kebaikan kolektif dan 
menjaganya dari hal-hal yang menggangu ketertiban seperti disebut tadi. 

Hukuman-hukuman yang ditentukan dan diterapkan demi kelangsungan kehidupan 
masyarakat adalah ketentuan yang jelas untuk melarang suatu perbuatan yang 
merupakan maksiat. Perbuatan yang dilarang untuk menentukan hukuman pada 
prinsipnya adalah perbuatan-perbuatan dalam kategori ta’zir, karena hal ini tidak diatur 
baik jenis maupun sanksinya secara tegas. Dengan demikian, konsep ta’zirnya harus 
dirumuskan oleh penguasa sebagai kepala negara/daerah. 

Pendapat dari jumhur fuqaha dianggap sebagai pendapat yang lebih utama untuk 
diikuti, karena ta’zir yang wajib adalah hak Tuhan dan kewajiban bagi imam untuk 
menegakkannya. Maksudnya adalah tidak boleh bagi imam meninggalkannya, atau 
melihat si pelaku pelanggaran maksiat meninggalkan, atau melihat si pelaku pelanggaran 
maksiat meninggalkan perbuatannya tanpa harus diadakan hukuman, atau si pelaku 
maksiat tersebut datang kepada Ulil Amri dan bertaubat. 

Ketentuan diatas berbeda halnya dengan pendapat kalangan Syafi’iyah yang 
menjadikan ta’zir sebagai hak bagi waliyul Amri untuk menegakkan hukuman atau 
meninggalkannya. Kalangan Syafi’iyah berpegang kepada Hadits yang berhubungan 
dengan laki-laki yang mencumbu seorang wanita tanpa menyetubuhinya, tapi Rasulullah 
tidak men-ta’zir-nya. Keadaan semacam ini barangkali bisa dikatakan bahwa sama 
dengan seorang pelaku kejahatan datang dalam keadaan bertaubat dan menyesal 
terhadap perbuatannya (tidak mau mengulanginya), sehingga Rasulullah melihat ta’zir 
tidak diperlukan. Dengan demikian, hukuman ta’zir terhadap laki- laki tersebut menjadi 
gugur (tidak dilaksanakan). 

Di samping itu, kalangan Syafi’iyah tidak menafikan perbuatan maksiat yang 
dihukum dalam syariat sebagai kejahatan. Apabila perbuatan itu dalam pandangan 
syari’ah digolongkan kepada kategori haram (haram binafsih), maka haram untuk 
melakukannya. Namun pada akhirnya setelah terjadinya kejahatan, imam mempunyai 



 
 

186 

 

hak untuk menghukumnya dengan ta’zir dan juga berhak meninggalkan ta’zir bagi si 
pelaku maksiat. Sedang penggunaan Wali al-Amri terhadap haknya dalam penghukuman 
dan pemaafan adalah terkait dengan kemaslahatan jama’ah dan sistemnya yang 
kadang-kadang menuntut pemaafan dari hukuman. Imam tidak bisa menghalangi dari 
penegakan hukuman yang dituntut untuk memaslahatan umum, karena dia tidak 
diberikan hak dalam penegakkan hukuman apalagi meninggalkannya, kecuali dia mampu 
mewujudkan kemaslahatan umum dan mengokohkan sistemnya tidak diserahkan 
urusan umat kecuali untuk mejaga kemaslahatannya dan memelihara tatanannya. 

Pendapat di atas tidaklah bermaksud untuk meninggalkan nash-nash syariat atau 
menghalangi hukuman atas kejahatan-kejahatan ta’zir, tetapi lebih dari itu agar Wali al-
amri menghidari dari hukuman yang dapat mengakibatkan cacat dan kematian. Karena 
selama penegakan hukum adalah hak bagi al-Amri dan ia tidak berpegang pada jenis 
hukuman tertentu. Dengan demikian sanksinya makin besar dan disesuaikan dengan 
keadaan pelakunya, bila pelakunya sering melakukan kejahatan maka sanksinya lebih 
berat. 

Dari pendapat para ulama di atas, jelaslah bahwa ta’zir merupakan hukuman yang 
diserahkan kepada Ulil Amri, khususnya hakim yang menjatuhkan. Ia dapat menentukan 
suatu hukum yang menurut ijtihadnya dapat memberikan pengaruh preventif, repretif, 
kuratif dan edukatif terhadap si terhukum dengan tetap mempertimbangkan keadaan 
pelakunya, jarimahnya, korban kejahatannya, waktu dan tempat kejadian. 

Dalam fiqih Syafi’iyah disebutkan bahwa untuk menjaga stabilitas dan kemaslahtan 
masyarakat, maka setiap pelaku perbuatan maksiat (khalwat) diserahkan kepada hakim 
untuk menentukan dan melaksanakan hukumannya. Dalam hal ini, hakim mempunyai 
wewenang berdasarkan ijtihadnya dalam pelaksanaan hukuman bagi pelanggaran 
perbuatan dimaksud, baik hukuman dengan ancaman, nasehat, cambukan, celaan, 
 
KESIMPULAN 

Pada dasarnya, khalwat adalah perantara daripada zina, dari banyak qaidah- qaidah yang 
menyangga konsep dan penerapan jarimah khalwat dalam qanun aceh, khalwat adalah 
jalan terbesar daripada seseorang dapat melakukan zina, dosa yang lebih besar. Selain 
itu, qaidah-qaidah ushul pendukung, seperti pemerintah provinsi Aceh adalah Ulil Amri 
bagi daerah Aceh, macam-macam penalaran dalam konsep ushul fiqh dan fiqih, semakin 
memantabkan bahwa konsep dan penerapan Jarimah Khalwat di Aceh telah sesuai 
dengan disiplin ilmu ush fiqh. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdul Wahid, Muhammad Irfan, Perlindungan Terhadap Korban Kekerasan Seksual 

Advokasi atas Hak Asasi Perempuan. Bandung: Refika, 2001. 
Abubakar, Alyasa, Diktat Kuliah Ushul Fiqh 2. Darussalam: Fakultas Syariah IAIN Ar-Raniry 



 
 

187 

 

Abubakar, Alyasa, Paradigma, Kebijakan, dan Kegiatan, Banda Aceh: Dinas Syariat Islam, 
2008. 

Abubakar, Alyasa, Strategi dan Hambatan Penerapan Qanun Khalwat dalam Pencegahan 
Prilaku Khalwat Remaja Kota Banda Aceh”. Jurnal Pendidikan Serambi Ilmu, Volume 
9 Nomor 2 maret 2011. 

Abubakar, Alyasa, Syari’at Islam di Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam, Paragdima, 
Kebijakan dan Kegiatan. Banda Aceh: Dinas Syari’at Islam Provinsi Nanggroe Aceh 
Darusslam: 2008. 

Abubakar, Alyasa, Bunga Rampai Pelaksanaan Syariat Islam (Pendukung Qanun 
Pelaksanaan Syariat Islam). Banda Aceh: Dinas Syariat Islam, 2008. 

Ali , Zainudin, Motode Penelitian Hukum. Jakarta: Sinar Grafika, 2009. Al-Asqalany, Ibn 
Hajar, Fathul Bary: Syarh Shahih Bukhary. 

Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Juz VII 
Al-Mahalli, Imam Jalaludiin, penerjemah bahrun Abubakar, L,c. Tafsir Jalalain, Penerbit 

sinar baru algensido, 2016. 
Al-Naisaburi, Imam Abi Husain Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairi, Shahih Muslim, Juz I (Cairo: 

Dar al-Hadith, 1991. 
Al-Syawkani, Muhammad Ibn Ali, Irsyad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haq min ‘Ilm al- Ushul. Beirut: 

Dar al-Fikr, 1997. 
Al-Syirazi, Abu Ishaq, Al-Muhadzab, Juz II,. Mesir: Isa al-Babi al-Halabi, 1994. Al-Zaniani, 

Takhrij al_Furu’ ‘ala al-Ushul. Beirut: Mu’assasah al-Rsalah, 1984. Al-Zuhailli, 
Wahbah, Ushul al-Fiqh al-Islami 

Arief , Barda Nawawi, “Kebijakan Hukum Pidana Perkembangan Penyusunan Konsep 
KUHP Baru” Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2010 

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi, Pengantar Ilmu Fiqh. Jakarta: Bulan Bintang, 1967. 
A.W.Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap. Ahmad 

Alfaruqi,2011. 


